
Contra el capitalismo y el patriarcado

Por un  feminismo clasista 

y 	revolucionario



Aunque, históricamente, ten-
gan diferentes momentos de 
surgimiento, patriarcado1 y 
capitalismo, en su desarrollo, 

se han ido complementando e imbricando en 
favor de la acumulación del capital.

Por esto, decimos que la situación de las mu-
jeres y disidencias sexuales no están condicio-
nadas por dos sistemas que deban entenderse 
de forma separada, como si fuesen relaciones 
sociales que tienen estructuras, dinámicas e 
historias sin vinculación alguna, sino que ese 
condicionamiento se da de manera conjunta, 
superpuesta.

Por otro lado, no circunscribimos la opresión 
de género2 únicamente a los aspectos vincula-

1	 Entendido como un conjunto de relaciones, 
tanto materiales como simbólicas, de dominación y ex-
plotación hacia las mujeres por parte de los hombres. 
Incluimos la imposición y dominación de las masculi-
nidades hegemónicas por sobre otras, así como la im-
posición de la heteronormatividad.

2	 Entendemos al género como una construc-
ción socio-cultural, diferenciándolo del concepto bio-
lógico del sexo varón/mujer, que tradicionalmente 
acarrea mandatos de lo “femenino” y lo “masculino”. 
Estas construcciones, que se han asignado histórica-
mente, se naturalizaron generando la vulneración de 
muchas mujeres, que la ubican en un lugar marginal y 
servicial, y al hombre en un lugar de poder y fortaleza; 
siendo estos arquetipos los basales de una situación de 
violencia, principalmente hacia las mujeres. Esto se da 
debido a la desigualdad de géneros que aún persiste y 
posibilita una relación asimétrica de poder. Por ello, 
debemos profundizar el concepto ‘géneros’ en rum-

dos a la producción social, pero tampoco sola-
mente a lo cultural.

A su vez, es necesario tener en cuenta la cons-
trucción simbólica plasmada por la clase domi-
nante a través de la filosofía, la religión, el dere-
cho, las ciencias (especialmente las biológicas y 
médicas), etc., que han generado un aparato de 
legitimación en el cual se establece qué debe ser 
“femenino” y qué “masculino” en pos de mante-
ner un orden social desigual entre los sexos, que, 
en última instancia, le es funcional al capital.

De la explotación y opresión

La situación de las mujeres bajo el sistema 
capitalista no es únicamente una situación de 
explotación, sino también de opresión.

Desde el punto de vista de las relaciones de 
clase, la explotación se define como un proceso 
o mecanismo de expropiación de un excedente 
producido por una clase en beneficio de otra.

La explotación capitalista, en el sentido mar-
xista, es una forma específica que consiste en la 
extracción de la plusvalía producida por el tra-
bajador o trabajadora en beneficio del capita-
lista, propietario de los medios de producción.

Es decir, se trata de un sistema dividido en 
clases sociales. Por lo tanto, en el capitalismo, 

bo a la significación “identidad de género”, y su de-
construcción como concepto binario, enmarcado en 
femenino/masculino, posibilitando así la construcción 
personalísima de la identidad.



no todas la mujeres somos iguales: somos las 
mujeres de la clase trabajadora quienes sufrimos 
la explotación tanto por ser trabajadoras, como 
por ser mujeres y por los roles que se nos asig-
nan en la división sexual del trabajo. 

El capitalismo, como dijimos, implica una 
relación de explotación, que, en el caso de las 
mujeres, además es diferenciada, puesto que ac-
cedemos a trabajos con salarios que, en prome-
dio, son menores a los que reciben los varones, 
trabajos que, en general, tienen menor presti-
gio social o bien están asociados al cuidado o 
atención (enfermería, docencia, cuidado de ni-
ñxs y adultxs mayores). Incluso, muchas veces, 
sucede que no somos contratadas por el hecho 
mismo de ser mujeres, ya que tenemos más li-
cencias para cuidar a nuestrxs familiares (por ley 
y porque somos nosotras las que “pedimos el 
día” para algunas actividades de nuestros hijxs, 
por ejemplo).

Pero la situación de las mujeres bajo el capi-
talismo también es de opresión. En principio, 
es de opresión ya que vivimos en un sistema 
desigual respecto a la constitución subjetiva de 
los géneros en términos simbólicos, ideológicos, 
culturales y de dominación, el cual nos deter-
mina entonces un lugar desigual dentro de la 
división sexual del trabajo y de la producción de 
la vida en general (incluyendo el quehacer polí-
tico, sindical, etc.), a la vez que se nos asigna un 
rol específico “natural” en las tareas de cuidado, 
que son vitales para la reproducción del capital.

En tal sentido, la no socialización de las tareas 
de cuidado entre hombres y mujeres, más su 
circunscripción a la esfera privada, genera una 
carga de trabajo extra para las mujeres, produc-
to de las relaciones de opresión y dominación 

de género, que determinan el modo y la escala 
en la que esta carga de trabajo se distribuye al 
interior de la pareja.

Y, además, la no socialización de esas tareas 
de cuidado le conviene al capital en términos 
económicos, puesto que se trata de trabajo no 
remunerado. Si bien no hay en tal situación 
apropiación de un “excedente” en términos ca-
pitalistas, si ese trabajo fuese socializado, insti-
tucionalizado o mercantilizado, la pareja no se 
vería perjudicada (más allá de que la cultura pa-
triarcal dominante le pueda generar al hombre 
cierto resquemor y lo lleve a oponerse3), pero sí 
el capitalista.

En resumen, el salario está determinado por el 
tiempo socialmente necesario para la reproduc-
ción de la clase trabajadora. En él está incluido, 
además de lo que socialmente se considera “tra-
bajo”, todas las tareas de cuidados que forman 
la producción de la vida social, tareas que, en el 

3	 No es que veamos al varón como explotador 
de la mujer necesariamente, pero sí debemos entender 
que su posición dentro de la relación patriarcal lo pone 
en un lugar de privilegio que está naturalizado social-
mente.



capitalismo, son reservadas al ámbito privado, 
que se realizan en forma gratuita o, en el mejor 
de los casos, como trabajos devaluados, y que 
por eso mismo se constituyen en “un ahorro” 
para el capital al no tener éste que retribuirlo 
dentro del tiempo socialmente necesario para la 
reproducción. 

Dichas tareas forman parte de la explotación 
capitalista, y son la forma en que las mujeres de 
la clase trabajadora somos doblemente explota-
das.

Relación capitalismo/patriarcado: 
capitalismo patriarcal

El patriarcado, como sistema de dominación, 
no se reduce a las relaciones interpersonales o a 
una cuestión de cultura machista.

Por otra parte, la opresión y explotación de 

género no se limita a una cuestión cultural, sino 
que tenemos que entender su carácter estruc-
tural y su imbricación en el sistema capitalista.

El punto de discusión se centra en la com-
prensión de la dominación masculina dentro 
del capitalismo; y si la misma debe entenderse 
como un sistema separado o como parte de la 
estructura interna del capitalismo.

Desde el Partido por la Revolución y el Comu-
nismo, consideramos que, bajo el sistema capi-
talista, no existe un sistema patriarcal con reglas 
de funcionamiento y perpetuación autónomos 
del mismo.

Como ya señalamos, en el marco de este siste-
ma de explotación, existe una división sexual del 
trabajo. En esta división, las mujeres tenemos 
un lugar marginal y, en consecuencia, nuestra 
fuerza laboral es considerada como secundaria, 
un anexo a otras tareas productivas.

Y esta división sexual del trabajo, junto a otras 
formas de dividir la producción (como la sepa-
ración entre el trabajo manual e intelectual), es 
una característica fundamental y esencial del 
capitalismo.

De este modo, nos diferenciamos de otras 
concepciones que sostienen que los sistemas de 
géneros y clases son independientes y que sólo 
interactúan recíprocamente en forma aleatoria.

La producción de la vida, tanto para producir 
bienes a través del trabajo, o para la procrea-
ción y el cuidado, desde ya que contiene hechos 
biológicos, pero es por sobretodo una relación 
social.



Así es que un determinado modo de produc-
ción se corresponde con un modo de relación 
entre personas y, en tal sentido, es que son re-
laciones sociales de producción en sentido am-
plio, entendido como producción de la vida.

Es por eso que estas relaciones sociales se han 
constituido como una fuerza productiva. Des-
de esta perspectiva, podemos entender, dentro 
de las sociedades capitalistas y patriarcales, a las 
relaciones de explotación de clase y de género 
como una forma histórica de las relaciones de 
producción. Por eso, incluimos las relaciones 
de género como fundamentales para entender 
cómo se organiza en la sociedad capitalista la 
producción cotidiana de la vida.

El capitalismo es un orden social que no sólo 
se cristaliza en un sistema económico, sino que, 
además, se trata de un orden social complejo, 
que conlleva en su seno determinadas relaciones 
de explotación, dominación y alienación.

Y es desde este punto de vista que la tarea 
consiste en comprender cómo la dinámica de 
acumulación capitalista produce, reproduce, 

transforma, renueva y mantiene las relaciones 
jerárquicas y la opresión de género, sin enten-
der por ello tal mecanismo en términos estricta-
mente económicos y determinantes.

Un poco de historia (y de presente)

La ideología patriarcal es preexistente al ca-
pitalismo. Por otra parte, el hecho de que, tra-
dicionalmente, el trabajo de las mujeres haya 
estado ubicado cerca de la casa permitió que ese 
trabajo fuese marginado y se le otorgara un sta-
tus secundario.

La ideología burguesa, sin embargo, amplió y 
romantizó significativamente la vinculación de 
la mujer a la esfera doméstica, al mismo tiempo 
que volvía trivial ese vínculo y lo disociaba del 
trabajo realizado fuera del hogar.

La ideología de la “femineidad”, que definió 
a la mujer como no trabajadora, emergió como 
consecuencia de, y justificación para, el proceso 
de marginalización de las mujeres, el cual ya ve-
nía desarrollándose desde antes.

Muy avanzado ya el siglo XIX, aparecieron 
tratados que sostenían, en resumidas cuentas, 
que la vocación verdadera de la mujer era la 
maternidad, que las mujeres eran demasiado 
débiles para el trabajo pesado, y que su activi-
dad propia era la crianza y el establecimiento de 
un ambiente solaz y de amparo para su familia.

Así, se internalizó socialmente la imagen de 
“femineidad”, y ambos, hombres y mujeres, 
aceptaron a la esposa “no trabajadora” como sig-
no de status.



Pero solamente las mujeres de la burguesía y 
de la pequeño burguesía podían acceder en tér-
minos concretos a una vida que correspondía a 
esa ideología de la “femineidad”. Sin embargo, 
esa ideología actuó como una poderosa fuerza 
accionando sobre los deseos de movilidad social 
de la clase trabajadora.

Los capitalistas entonces promovieron acti-
vamente -y continúan haciéndolo- la ideología 
de la femineidad doméstica, para justificar los 
bajos salarios pagados a las mujeres, continuar 
instalando la idea de su indispensabilidad en el 
hogar, y para impedir, en última instancia, que 
se organicen.

Sin duda, los trabajadores hombres tenían 
motivaciones sexistas y usaron argumentos se-
xistas en la lucha por el salario familiar, por la 
legislación proteccionista para la mujer y los 
niñxs.  

Sin embargo, dada la historia del capitalismo, 
se pueden ver  estas motivaciones y argumentos 
como efecto y consolidación de la división por 
género del trabajo, relegando a la mujer a una 
posición marginal y secundaria.

Es decir que se puede explicar el sexismo 
de los trabajadores masculinos por medio del 
sistema capitalista y su carácter esencialmente 
patriarcal, sin necesidad de apelar a un sistema 
de relaciones sociales independiente del mismo. 
En efecto, el capitalismo es un sistema econó-
mico en el cual la división del trabajo por géne-
ro tiene una forma históricamente específica y 
una estructura que marginaliza el trabajo de la 
mujer y otorga a los hombres un tipo específico 
de privilegio y posición dominante.

Nuestra lucha es por el comunismo 
y la igualdad plena

Si bien nos referimos a la opresión y explo-
tación de las mujeres en forma específica, pos-
tulamos que las luchas por la libertad sexual y 
la expresión y desarrollo de las disidencias (en 
relación con la heteronormatividad) de orien-
tación sexual e identidades de género van de la 
mano con la lucha por terminar con un orden 
social de dominación de género y la construc-
ción de una sociedad de personas libres.

El capitalismo se ha montado sobre el patriar-
cado, el cual, si bien es anterior, no significa que 
sea independiente y, por eso, es imposible pen-
sar en un capitalismo sin dominación patriar-
cal, ya que es parte esencial de este sistema de 
explotación y dominación. 

Por el mismo motivo, el patriarcado no puede 
caer sólo, ya que si finaliza su sistema de domi-
nación se verían erosionadas las bases materiales 
y simbólicas del capitalismo. Así las cosas, al ca-
pitalismo y al patriarcado los debemos derribar 
juntos.  

El comunismo como aspiración máxima es 



posible, pero necesita desde ya la tarea histórica 
que lo realice: una revolución social para poder 
encaminarnos hacia él. En ese sentido, al igual 
que sucede con el sistema capitalista, para estar 
en condiciones de terminar con el patriarcado 
es necesaria una política feminista marxista re-
volucionaria concreta y consecuente.

Expropiar a la clase dominante, socializar los 
medios de producción, conformar un Estado 
obrero y establecer una dictadura proletaria, en 
fin, conquistar como clase trabajadora un siste-
ma social opuesto al capitalismo y tendiente a 
desarrollar la igualdad, no erradica de por sí la 
dominación y opresión de género.

La sociedad comunista, nuestro horizonte 
estratégico, contiene el fin del patriarcado, en 
tanto que sociedad de personas libres de toda 
explotación y opresiones. En tal sentido, no se 
puede llegar a ese sistema social sin una lucha 
concreta contra la explotación de nuestra clase 
por parte de la burguesía, y contra la opresión 
y explotación de género concomitante con este 
modo de producción.

Es por esto que debemos luchar por la igual-

dad de los géneros en la perspectiva de su abo-
lición. Y estos géneros, desde ya, no pueden ni 
deben estar determinados por nuestra genitali-
dad ni por el tipo de relaciones sexo afectivas 
que mantenemos con otras personas, y mucho 
menos pueden estar dados por un sistema de ex-
plotación y dominación injusto que pretende, 
y de manera desigual, encasillar nuestro sexo, 
género y tipo de relaciones. 

Textos a consultar

Cinzia Arruzza: Reflexiones degeneradas: Patriarcado 
y capitalismo. Disponible en https://marxismocritico.
com/2016/03/08/reflexiones-degeneradas-patriarca-
do-y-capitalismo/

Iris Young (1992): Marxismo y feminismo, más allá del 
“matrimonio infeliz” (una crítica al sistema dual) En: 
El cielo por asalto, Año II, Nº4, Ot/Inv. 199. Disponi-
ble en: http://socialistarevolucionaria.org/wp-content/
uploads/2016/03/Young-Marxismo-y-feminismo.pdf

Friedrich Engels: “El origen de la familia, la propie-
dad y el Estado”



prcargentina@gmail.com

Partido por la Revolución y el Comunismo - PRC prcargentina.com
@prc_arg

El patrón de lineas utilizado en tapa y contratapa está basado en un diseño textil de 

Lyubov Popova, artista vanguardista rusa que trabajó luego de la revolución de 1917 y 

hasta su muerte en 1924 en la fábrica estatal de telas de Moscú


